
www.ijcrt.org                                                            © 2021 IJCRT | Volume 9, Issue 3 March 2021 | ISSN: 2320-2882 

IJCRT2103028 International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org 196 
 

Nonverbale Kommunikation im Rahmen der 

interkulturelle Kommunikation 
 

Delaqa MANSOURI (M.A), M. Hamid ZIA (M.A.) 
Department of German, Faculty of Language and Literature, Kabul University, Jamal Mina, Kabul, Afghanistan  

 

Abstract 

Die Wahrnehmung unseres materiellen Milieus und der Umgang mit den Dingen und Sachen ebenso wie die 

Beschäftigung mit deren Bedeutungen konnten früher keinen besonderen Platz in der Forschung  finden, sondern nur 

oberflächlich in der Ethnologie. Und daher plädierten die Vertreter dieser wissenschaftlichen Disziplin für eine 

Einräumung dieser wichtigen Tatsache durchaus in den anderen relativ einschlägigen Wissenschaften und Fachstudien, 

vor allem in die Soziologie, Geschichte, Archäologie etc. (Hahn 2005: 2). Dieser Umgang mit den materiellen Dingen 

beeinflusst in stärkerem Masse unsere gesellschaftliche und auch individuelle Realität und definiert unsere kulturelle 

Wirklichkeit. Und ausgehend von ihren Botschaften und deren Wahrnehmung und Verwendung stellen die Dingen zwar 

Zeichen für die spezifische zwischenmenschliche,  non-verbale Kommunikation und Verständigung dar, können aber 

weitgehend in einer Konfrontation mit anderen Kulturen zu Missverständnissen führen.  

 In diesem Fall können aber interkulturell verschiedene Probleme aufgetaucht und  Fehlinterpretationen und 

Missverständnissen entstanden werden (Maletzke 1996: 182). Das Dechiffrieren deren Codes ist schwerer als beim 

immateriellen Zeichen und braucht eine nähere Beschäftigung mit dem Thema, denn die Affinität zwischen den 

unterschiedlichen Komponenten einer Gesellschaft, vor allem Menschen, Kultur, Dingen, Artefakten usw., ist sehr stark 

und verändert sich dauerhaft im Laufe der Zeit. Dies hängt größtenteils von vielen Entwicklungen und Änderungen, die 

insofern auf unseren lebendigen Alltag einen spürbaren Einfluss ausüben. „Angesichts der ständigen zunehmenden 

Bedeutung der materiellen Güter in den Industriegesellschaften und der Globalisierung der Wirtschaft muss es […] eine 

Aufgaben der Interkulturellen Kommunikation und der ethnologischen Wissenschaften sein, diese dinglichen Aspekte 

des Kulturkontakts in ihr Blickfeld einzubeziehen“ (Roth 1999: 335). 

Schlagworte zum Thema:  interkulturelle Kommunikation, Nonverbal, Zeichen, Kultur, 

Missverständnisse 

 

1.   Einleitung  

 

Vielen Dingen in unserem Milieu kommt mehr oder weniger eine bestimmte Bedeutung zu. Andere repräsentieren 

unseren Alltag und legen aber insofern unsere Identität fest, welche sich ihrerseits auf unsere Sitten und Gebräuche 

stützt. 

Die materielle Welt und der Umgang mit den Dingen und Gegenständen hängen zweifellos von den Normen, Werten, 

Einstellungen und Ideologien ab. Sie „verweisen auf soziale, ethnische und ästhetische Normen, auf materielle und 

immaterielle Werte und auf Einstellungen ebenso wie auf die Grundannahmen, Ideologien und Mythos einer 

Gesellschaft“ (Roth 1999: 335). Wenn Menschen anderen aus fremden Kulturen begegnen, dann stießt man auf  andere 

Realität und andere Wahrheit einer anderen Gemeinschaft. 

Wir begrüßen uns zum Beispiel täglich mit bestimmten Normen und Konventionen entweder mit der Hand oder mit 

dem Umarmen, ohne üblicherweise darüber nachzudenken, denn diese sind einfach Gewohnheiten, aber im Falle einer 

interkulturellen Begrüßung (z.B. Deutsche und Afghanen ), dann kann beispielsweise ‚das Küssen‘ zwischen den 

Beiden auf die Wange zu Fehleinschätzungen bzw. Missverständnissen unbewusst führen, obwohl das Küssen sowie 

das Umarmen in vielen unterschiedlichen Ländern , vor allem in Afghanistan und auch muslimischen Ländern,  

zwischen Männer und Frauen mitnichten problematisch sind. 

 

 

 

 

 

http://www.ijcrt.org/


www.ijcrt.org                                                            © 2021 IJCRT | Volume 9, Issue 3 March 2021 | ISSN: 2320-2882 

IJCRT2103028 International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org 197 
 

2. Forschungsstand und Problemstellung 

Zudem und obwohl die materiellen Dinge - vor allem als Zeichen – und die kulturellen Sachen nicht nur eine 

grundlegende Konstituente unserer Realität sind, sondern vielmehr ein Bestandteil der Identität jeglicher Gesellschaft 

und deren kultureller Kommunikation, werden sie jedoch nur sporadisch in die Überlegungen der Wissenschaft des 

Faches und der interkulturellen Kommunikation insbesondere einbezogen und wird daher der Akzent lediglich auf die 

verbale Umwelt und deren Aspekte und Dimensionen gelegt, nämlich die Sprache und den Text als geistige und 

immaterielle Formen der Verständigung. 

(Roth 1999: 317) weist auch in seinem Aufsatz  Zur Sache! Materielle Kultur und interkulturelle Kommunikation auf 

diese Problematik hin, in dem er aufschließt, dass die meisten Theorien und Modelle der interkulturellen 

Kommunikation fast nur die immateriellen Aspekte und die non-verbalen Äußerungen der Interaktion  erfassen, welche 

an nur kleiner Bedeutung bezogen auf die Nahrung und die materielle Ausstattung unseres Alltags gewonnen hat, 

insbesondere jedoch Wohnungen und Arbeitslokale (in erster Linie  die Büros), in denen wir uns fast den ganzen Tag 

befinden, und welche in stärkerem Masse der Demonstration eigenen sozialen Verhaltens und einem erwünschten 

Prestige dienen.    

 

 

 

2.1. Zielsetzung 

In diesem vorliegenden Aufsatz verfolgt das Ziel den Akzent auf den Menschen im Hinblick auf die Sachen und die 

Kultur zu legen. Dazu wird auch ein möglicher Einsatz des Themas nonverbale Kommunikation im Rahmen der 

Interkulturelle Kommunikation , und zwar speziell für ausländische Lerner, vorgestellt, und zwar als Beitrag zum Erfolg 

bei der interkulturellen Kommunikation, um ihnen das praktische Leben erleichtern und dessen Komplexität bewusst 

machen zu können. 

 

2.2. Methodologischer Zugriff  

Um den Einfluss von kulturellen Faktoren auf nonverbale Kommunikation im Rahmen der Interkulturelle Kommunikation 
zu überprüfen, wurde in dieser These als quantitative Erhebungsmethodik verwendet. 

der vorliegende Aufsatz stützt sich auf ein paar Aufsätze von bestimmten Personen, die sich mit diesem Thema, nämlich 

die enge Beziehung zwischen der Sachkultur und der interkulturellen Kommunikation, auseinandergesetzt haben, und 

die ausdrücklich gezeigt haben, wie sich die Wiederaufwertung der materiellen Dinge in der Forschung durchgesetzt 

hat. Das Thema ist zwar umfangreich, versuche aber einen ausreichenden Aufschluss über bestimmte Aspekte in diesen 

Arbeiten zu erlangen , die in erster Linie mit der Sachkultur und der Interkulturellen Kommunikation zu tun haben. 
 

3.  Nonverbale Kommunikation 

Die verbale Sprache ist zwar das wichtigste Instrument für die zwischenmenschliche Kommunikation und 

Verständigung, ist sie jedoch nicht das einzige und stellt nur einen Teil der breit gefächerten  nonverbalen Fläche dar 

(Maletzke 1996:  76). Viel mehr spielen die nonverbalen Kommunikationswerkzeuge eine eminent entscheidende Rolle 

zur Verständigung. Die Sprache enthält die Bedeutung in sich und soll von sich selbst aus verständlich sein, nonverbales 

Verhalten bedarf wiederum eher einem Kontext (E-Yamchi 2004: 37). 

Als Beispiel kann eine höfliche Bitte um eine Zigarette zu einer hübschen Frau auf der Straße bedeuten, dass dieser 

Junge diese Frau für sich gewinnen will und wollte sich durch diesen Ausdruck dieser Frau annähern, konnte aber dieses 

Verhalten zur einer eventuellen Beleidigung (hängt von jeder Kultur ab) oder Belästigung führen, nämlich im Sinne 

von Behelligung.  

Die Verwendung der materiellen Dinge als Zeichen in unserem Alltag innerhalb einer kulturell-interkulturellen 

Konversation  ist aber eher problematischer und hängt in stärkerem Maße von jeder Kultur und Gesellschaft ab, denn 

nur die Mitglieder dieser Kultur können sich dieser materiellen Umwelt bedienen und deren Codes entziffern und damit 

ohne weiteres kommunizieren und sich verständigen lassen. Das Ding (z.B. Stuhl) im weiten Sinne verfügt über 

physische Eigenschaften (Material, Form, Farbe, Größe…), Funktionen (Dekoration, Sitzstuhl…), Typen (Stuhl oder 

auch weitere etwaige Möbel…) und auch kulturelle Hintergründe (Tabu-Wörter, nur für Gäste, Ausdruck der 

Herrschaft…) (Bausinger 2004: 203f.). 
Als anderes Beispiel für die Bedeutung des Dinges nenne ich das geschenktes Buch in der deutschen Gesellschaft, das 

einen größeren Stellenwert hat und  als ein bedeutendes Geschenk anzusehen gilt, während in anderen verschiedenen 

Kulturen und Gesellschaften es auf keinen Fall in dem Repertoire der Geschenke ist, denn dieses derartige Geschenk  

hängt größtenteils von der Wertvorstellung des Buches in der betroffenen Kultur. 

 Nur wenn die Menschen nonverbal kommunizieren, lässt sich der Körper durch dessen symbolisches (z.B. Gestik, 

Mimik, Pantomime usw.) und materielles (z.B. durch Berührung, etwas geben, etwas ertasten etc.) Verhalten abspielen 

und verwirklichen. Mit anderen Worten kann man sagen, die „Nonverbale Kommunikation schließt Veränderungen der 

Stimme, die Verwendung von Gesten, Mimik und Körpersprache (Augenkontakt, Raumverhalten und Berührungen) 

mit ein“ sowie auch die Verwendung der zahlreichen kulturellen Dinge, die weitgehend unter einer bestimmten sozialen 

oder gesellschaftlichen Gruppe zur Verständigung und Sprachgeschwindigkeit  beitragen können. So kann der Sitz der 

http://www.ijcrt.org/


www.ijcrt.org                                                            © 2021 IJCRT | Volume 9, Issue 3 March 2021 | ISSN: 2320-2882 

IJCRT2103028 International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org 198 
 

jüngeren Leute im Bus oder in der Straßenbahn in der deutschen Kultur als etwas Normales gelten, während alte Leute 

dabei aufstehen bleiben. Dies gilt dagegen in vielen anderen Kulturen als ein Zeichen von Unhöflichkeit und Mangel 

an Respekt an alten Leuten und dies ist viel mehr mit den Normen und Traditionen verbunden. Oder auch als zweites 

Beispiel für den Eventualfall der Missverständnisse und die interkulturelle und kulturelle Unterschiede kann das Essen 

in Anwesenheit von anderen  fremden Freunden  Probleme veranlassen. Denn Essen ohne zum Mitessen einzuladen  

bedeutet in anderen Regionen und Kulturen Unfreundlichkeit und Unhöflichkeit und eine vom Essenden eventuell und 

relativ unerwünschte Einladung ist  notwendig und der Eingeladene muss sie aus Höflichkeitsgründen ablehnen, auch 

wenn er Bärenhunger hat.  

Die Voraussicht der Fehleinschätzung und der Missverständnisse der nonverbalen Kommunikation ist eher 

problematischer und sehr viel riskanter und hat zuweilen unerwartete Folgen , da das Entziffern der Codes von 

besonders interkulturellen nonverbalen Sprache ein intensives Verständnis (E-Yamchi 2004:37) der betroffenen 

Kultur und des Kontextes bedingt und daraufhin in hohem Maße kulturell verbunden ist.  

Jede der zahlreichen Formen der nonverbalen Kommunikation als Ressource der Missverständnisse in den 

interkulturellen Gesprächen ist immer der anderen etwas Verschiedenes und insofern zum Teil Merkwürdiges. 

Jedes Ding in jeglicher Kultur ist ein Zeichen und ist mit einer bestimmten Botschaft,  bestimmten Funktionen und 

Handlungen ausgestattet (zum Beispiel der Davidstern als Zeichen für das Judentum oder die Blume als Zeichen für 

Liebe aber auch der Gebetsteppich als Zeichen für die Religiosität für Muslime usw.). Zudem  hat  es eine relativ fest 

umrissene Bedeutung und ist dadurch gekennzeichnet. Daher ist eine Trennung zwischen den Zeichen und deren 

Bedeutungen kompliziert und fast unmöglich. Jedoch, wie schon Kienlin Tobias in seinem Aufsatz (Kienlin 2005: 8) 
dargelegt hat, verweisen die Objekte aufgrund ihrer Materialität und Funktion nicht immer die gleiche Bedeutung und 

sind überwiegend mehrdeutig, denn sie sind abhängig in erster Linie von einem bestimmten Kontext. 

„Die kontextabhängigen Bedeutungen werden innerhalb der Semiotik als Teil der Pragmatik aufgefasst, der deshalb für 

Alltagsdinge besonders wichtig ist… Um spezifische Verknüpfungen von Dingen und ihren Bedeutungen und die 

Eigenart dieser Kommunikation  zu verstehen, sind einige ergänzende Bemerkungen zur Semiotik… erforderlich“ ( 
Hahn 2005: 117).  
Semiotik kommt ursprünglich aus der Linguistik und bedeutet die allgemeine Wissenschaft bzw. Lehre von Zeichen 

bzw. Zeichensystemen (z.B. Verkehrszeichen, Bilderschrift, Formeln, Sprache…) in ihren Beziehungen zu den 

Gegenständen (Wahrig  2008: 918). Diese Wissenschaft plädierte von jeher für einen tieferen Umgang mit den 

nichtsprachlichen Zeichensystemen (Hahn 2005: 117) in der Gesellschaft. Die Geschichte des Semiotik-Modelles als 

neue Kategorisierung für die nonverbale Kommunikation stützt sich auf zwei wichtige Theorien, nämlich die eine von 

dem französischen Sprachwissenschaftler Ferdinand de Saussure, der zeigte, dass die Beziehung zwischen den Dingen 

und deren Bedeutungen untrennbar  und dass die Sprache ein System von Zeichen ist, und die andere von dem 

Amerikaner Charles S. Peirce, dessen Auffassung besagte, dass diese Verknüpfung auf bestimmte Voraussetzungen 

angewiesen ist, vor allem die Reaktion des Empfängers und dass jedes Zeichen zwischen seinem Objekt und seinem 

Interpretanten vermittelt. 

Dementsprechend ist nicht jeder Gegenstand in jedem Kontext bedeutsam und die Dinge als Zeichen lassen sich nicht 

in jeder Situation für jede Person immer gleich aufschließen und wahrnehmen. Also um diese zu verstehen, sind der 

Kontext sowie der gesellschaftliche und kulturelle Hintergrund wichtig, genau was Bausinger in seinem Aufsatz 

(Bausinger 2004: 196) bekundet hat. Ohne über das Ding nachzudenken und es zu begreifen, gehen wir in unserem 

Alltag mit den um uns existierenden Dingen jedoch unbewusst und intuitiv, die an unserer Umwelt und unserer 

kulturellen Realität stark zehren. 

Jedes kommunizierte Objekt enthält in sich zahlreiche Bedeutungen und übermittelt gleichzeitig Botschaften auf 

verschiedene Ebene. Also in der menschlichen Umgebung gibt es keinen Gegenstand ohne Bedeutung. Heidrich meinte, 

dass die Bedeutung nicht im Ding selbst oder auch in seiner Form steckt, sondern dass die Menschen dem Gegenstand 

seine aktuelle Bedeutung geben und festlegen. Ich sage gerade ‚aktuell‘, weil die Bedeutungen des Dings, die wir ihm 

zuschreiben, mit dem Laufe der Zeit sporadisch variieren. Als adäquates Beispiel dafür, kann ich das Kopftuch nennen: 

Das Kopftuch hatte früher besonders in dem 18. Und 19. Jahrhundert in Europa bei den christlichen Frauen eine soziale, 

familiäre Bedeutung und verleiht der Frau ihren weiblichen, religiösen Charakter sowie auch den gesellschaftlichen 

Schutz (Heidrich: 2000: 14).  Heutzutage ist diese Vorstellung grundsätzlich geändert und die Bedeutung gewinnt an 

neuer Relevanz indem alltäglichen Leben. Es spielt in der Religiosität und dem gesellschaftlichen Leben fast keine 

Rolle mehr.  Auch als weiteres Beispiel hatte das Autofahren in früheren Zeiten, etwa in den 70er und 80er Jahren eine 

charakteristische Bedeutung und beschränkt sich größtenteils auf  die Männer, obwohl dies sich nicht auf die 

Materialität oder den Stoff des Wagens  bezieht, sondern die Bedeutung hatte ihm der Mensch verleiht. So ist es deutlich 

zu bekunden, dass die Menschen selbst Bedeutungen machen. „Es macht also keinen Sinn nur Stoffliche (…) oder die 

Bedeutungen zu untersuchen. Beides gehören zusammen.“ Diese Kohärenz zwischen dem Objekt als Zeichen und seiner 

Bedeutung hat Heidrich in seinem theoretischen Aufsatz mithilfe von einem semiotischen Dreieck (Heidrich 2000: 

14f.) hervorgehoben, welches aus 4 Komponenten besteht, nämlich Interpretanten, Bedeutung, Objekt und Interpret. 

Dieses semiotische Modell versucht einen Zusammenhang zwischen den Dingen und ihren Bedeutungen zu finden und 

das handelnde Subjekt (ebd.), so laut Heidrich, auszublenden.   

http://www.ijcrt.org/


www.ijcrt.org                                                            © 2021 IJCRT | Volume 9, Issue 3 March 2021 | ISSN: 2320-2882 

IJCRT2103028 International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org 199 
 

Hahn weist in seinem oben erwähnten Aufsatz in einem objektzentrischen Diagramm auf 5 Ebene hin und meinte, dass 

die Validität der Äußerung vom Empfänger abhängt. Jedes Ding verfügt über eine natürliche, übernatürliche, 

individuelle, kulturabhängige und kulturübergreifende Bedeutung (Hahn 2005: 129).  
So kann beispielsweise eine Gitarre (in Tunesien) 5 Bedeutungen zugleich haben, nämlich natürliche (z.B. 

physikalische materielle  Objekteigenschaft), übernatürliche (z.B. dem Prestige dienendes Instrument), individuelle 

(z.B. wertvolles Instrument, vielleicht als Geschenk), kulturabhängige (z.B. jugendliches teures Musik-Instrument) und 

kulturübergreifende (ein normales Musik-Instrument unter vielen anderen) Bedeutungen.  

So ist es klar festzustellen, dass die Relation zwischen den Bedeutungen und dem Umgang mit den Dingen sehr eng 

miteinander verbunden sind, denn dadurch kann sich der Gegenstand bzw. das Ding entziffern lassen. Und genau wie 

schon erwähnt, hält jedes Ding  in vieler Hinsicht an die Kultur fest und lässt sich die Bedeutung sowohl von dem 

Empfänger (Interpretanten) als auch von dem Sender verstehen  und ablesen. 

Demzufolge ist es sicher zu bekräftigen, dass die Aufschließung der Dinge interkulturell sehr wichtig ist und dass diese 

Tatsache in die Überlegungen der Forschung und der Fachwissenschaft einzubeziehen, ist eine dringende Anforderung 

von den Forschern in der heutigen Beschäftigung mit dem Thema, denn „Die Bedeutung der Dinge bleibt, auch in der 

Gegenwart, ein interessanter Forschungsgegenstand“ (Bausinger 2004: 209). 
 

 

4. Konklusion/ Schlussfolgerung 

 Jeder Mensch von uns ist von der Kultur und den Werten, in denen er aufgewachsen ist, zweifellos geprägt. Alles, was 

sich um uns im alltäglichen Leben bewegt, ist uns selbstverständlich und man denkt nie und nimmer, ob das überhaupt 

stimmt oder nicht, oder,  wie man im Umgang mit dieser Umgebung umgehen soll. Man reagiert auf bestimmte 

Reaktionen in bestimmten Situationen mit vertrauten Dingen jedoch intuitiv, und zwar ausgehend von den Normen und 

Konventionen, die größtenteils auf unsere eigene Kultur und deren zahlreiche spezifische Dingen ihren kulturell 

effektgeladenen Stempel aufprägen lassen. All diese Eigenschaften und „die kulturspezifischen Eigenarten sind für ihn 

[den Menschen] Selbstverständlichkeiten“ (Maletzke 1996: 42), dass man sie nicht mehr interpretieren und nachdenken 

kann. In der Regel und wenn man mit anderen Leuten aus anderen Kulturen bzw. aus anderen ethnischen Regionen 

interagiert, ist man ohne Bedenken schockiert, dass es etliche eminent verschiedene Verhaltensweisen und Denkarten  

sowie auch besonders ganz merkwürdige Dinge gibt, die uns weitgehend faszinieren, und die der betroffen Kultur völlig 

von Relevanz sind. 

In der Forschung zur interkulturellen Kommunikation fanden die Dinge für lange Zeit nur geringe Beachtung, obwohl 

sie im Kommunikationsverlauf in symbolischer Form eingebunden sind. Auch bisher konnte keine feste 

Systematisierung und keine fest umrissene Forschungsform der nonverbalen Kommunikation festgestellt werden, denn 

„fast jeder Wissenschaftler, der sich mit der nonverbalen Kommunikation[im Hinblick auf die Kulturen] beschäftigt, 

gliedert das Feld anders“ (ebd. 76). In interkulturellen Gesprächen besteht eine feste Kohärenz bzw. Beziehung 

zwischen den Dingen und der interkulturellen Kommunikation und zwar in verschiedenen Aspekten, vor allem aber in 

Thema, Kontext und Medien. 

 

Literaturverzeichnis 

 

 Bausinger, Hermann: Ding und Bedeutung. In: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde.  1.Aufl.Wien 2004. 

https://www.volkskundemuseum.at/jart/prj3/volkskundemuseum/data/publikation/1524345943097/1524345943097. 

pdf   (Zugriff  am 10.10.2020) 

 E-Yamchi, Nasima: Interkulturelle Kommunikation. In: Klußmann, Jörgen: Interkulturelle Kompetenz und 

Medienpraxis. 1.Aufl.Frankfurt am Main 2004.   

https://core.ac.uk/download/pdf/11586974.pdf     (Zugriff  am 19.10.2020)  

 Hahn, Hans Peter: Materielle Kultur. Eine Einführung. 1.Aufl. Berlin 2005. 

https://www.researchgate.net/publication/202187188_Materielle_Kultur_eine_Einfuhrung 

(Zugriff  am 19.10.2020)  

 Heidrich, Hermann: Sachkultur Forschung. Gesammelte Beiträge der Tagung der Arbeitsgruppe 

Sachkulturforschung und Museum in der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde  vom 15. Bis 19. September 1998 in 

Bad Windsheim.1.Aufl. Bad Windsheim 2000. 

 Kienlin, Tobias L.: Die Dinge als Zeichen: Kulturelles Wissen und materielle Kultur. 1.Aufl. Bonn2005.  

https://www.academia.edu/1761820/T_L_Kienlin_Die_Dinge_als_Zeichen  (Zugriff  am 29.10.2020)  

http://www.ijcrt.org/
https://www.volkskundemuseum.at/jart/prj3/volkskundemuseum/data/publikation/1524345943097/1524345943097


www.ijcrt.org                                                            © 2021 IJCRT | Volume 9, Issue 3 March 2021 | ISSN: 2320-2882 

IJCRT2103028 International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org 200 
 

 Maletzke, Gerhard: Interkulturelle Kommunikation. Zur Interaktion zwischen Menschen verschiedener 

Kulturen.1.Aufl. Opladen1996. 

 Roth, Klaus: Zur Sache! Materielle Kultur und interkulturelle Kommunikation. In: Grieshofer, Franz/ 

Schindler, Margot(Hgg.): Netzwerk Volkskunde. Ideen und Wege. Wien1999. 

https://tujournals.ulb.tu-darmstadt.de/index.php/zif/article/viewFile/418/743 (Zugriff  am 29.10.2020) 

 Reischer, Jürgen 2006: Zeichen Information Kommunikation. Analyse und Synthese des Zeichen- und 

Informationsbegriff. 1. Version 

https://epub.uni-regensburg.de/10483/1/ZeichenInfoKomm.pdf    (Zugriff  am 19.10.2020)  

 
 

http://www.ijcrt.org/

